Содержание дисциплины

Модуль 1. Буддизм в религиоведческом и цивилизационном контексте

Тема 1. Буддизм в системе религиозных концептов.

Проблема зарождения религиозности в культуре. Невозможность установить истинное по-

ложение вещей (ограниченность и недостаточность археологии и этнографии). Процесс образова-

ния религий как восстание и возникновение новых «цепей». Точка зрения Г.С. Померанца. Про-

блема обособленности религий в культуре. Проблема монотеизма и политеизма. Проблема «икона – идол». Многообразие религиозного опыта. Взгляд У. Джеймса на вопрос о демаркации и множественности религий. Религия как учреждение и религия как личное переживание. Место буддизма в представлениях о монотеизме и политеизме. Возможность существования «религии без Бога». Существование Высшего и Великое Ничто. Трудность логического выражения и несовершенство языка. Опыт как критерий религиозности. Буддизм как религия опыта. Недостаточность и нежелательность слов для выражения религиозного опыта.

Тема 2. Религия и цивилизация: проблема взаимообусловленности.

Понятие цивилизациии в мировой культурологической мысли. Плюралистическая модель

истории и взгляд А. Тойнби. Религиозная типология цивилизаций. Религиозность как способ уста-

новления отношений человека и общества с окружающей природно-географической реальностью.

Цивилизация как плод религиозного развития. Проблема трансформации религиозных институтов

и смена общественно-политических моделей развития. Феномен мировой религии и мировые цивилизации. Буддизм как цивилизационнообразующая религия. Цивилизация в Древней Индии:

становление и развитие. Полуостров Индостан в древности и ситуация «Вызова-и-Ответа». Исторические судьбы религий Древней Индии и проблема религиозной оппозиционности. Добуддийские оппозиционные течения. Брахманы и шраманы. Джайнизм. Специфика цивилизационных условий Древней Индии и невозможность религиозного синкретизма.

Тема 3. Вопрос о зарождении буддизма как научная проблема.

Специфика общественно-политического и цивилизационного развития Древней Индии в VI

в. до н.э. Проблема политической раздробленности. Основные принципы функционирования хозяйственных систем и общественной организации. Варновый строй. Роль брахманов. Основные

религиозные системы и их общественно-политическое звучание накануне рождения Гаутамы.

Конфликт между брахманами и шраманами. Аскетические практики. Способы решения насущных

мировоззренческих проблем. Доминирующие религиозно-мировоззренческие концепты. Ведическая литература и своеобразие этнокультурного развития Древней Индии. Странствующие проповедники как тип духовного учителя, не вписывающегося в варновую систему. Взаимоотношения аскетов и мирян. Проблема отношений между светской властью и религиозным (учительным) авторитетом. Основные предпосылки зарождения буддизма в Индии.

Тема 1. Биография Будды как религиозная доктрина.

Сиддхартха Гаутама как историческая личность. Проблема недостоверности и ничтожности

научных знаний о жизни Гаутамы. Вопрос о догматической иконографии как религиозном концепте. Бодхисатва как существо, принявшее решение стать буддой. Будда – «Пробудившийся»

(«Просветленный»). Источники знаний о жизни Будды. «Трипитака» и «Буддхачарита» Ашвагхоши. Биография Будды как идеальный образ. Проблема догматизации жизненного пути Гаутамы. Основные вехи биографии Будды. «Путь страданий». Духовные поиски. Пробуждение. Колебания о дальнейших действиях. Решение о проповеднической миссии. «Срединный путь» в действии. Начало создания Сангхи. Будда и родственники Гаутамы. Вопрос о ближайших сподвижниках и преемниках. Ананда и Упали. Первые буддийские соборы. Начало канонизации учения и биографии Будды.

Тема 2. Тхеравада – учение раннего буддизма.

Тхеравада – «учение (или путь) старейших». Актуальность термина для V–IV вв. до н.э.

Хинаяна. Представление о трех жизненных путях и Бенаресская проповедь Будды. «Путь страсти», «путь аскезы», «срединный путь». Четыре «благородные истины»: всякая жизнь есть страдание; причина страданий – «лиана жажды», или различные желания и страсти, опутывающие человека; установленную причину можно устранить; путь «освобождения от страданий», состоящий из восьми ступеней. Карма и детерминизм в раннем буддизме. Земная жизнь человека как сансара.

Восьмеричный (восьмичленный) путь как способ спасения (освобождения от страданий). Понятие

нирваны («замирание», «затухание»). Нирвана в хинаяне как особое развитие космической субстанции человека, освобожденной от телесности. Три этапа восьмеричного пути: этап мудрости, этап нравственности, этап сосредоточения. Нирвана как освобожление от скандх. Судьба учения раннего буддизма.

Тема 3. Дхаммапада как памятник раннебуддийской идеологии.

Дхаммапада как источник по идеологии и практике раннего буддизма. Основные источниковедческие проблемы изучения текста. Открытия в мировой буддологии конца XIX – XX вв. Канонизация биографии Будды и развитие буддийской литературы. Буддийская литература как уникальное явление. Санскрит – язык раннебуддийской литературы. Санскрит и пали. Возникновение палийской литературы. Дхаммапада как явление палийской литературы. Вопрос о реконструкции санскритских версий Дхаммапады. Проблема существования доканонической литературы. Структура буддийского канона. Дхаммапада как источник для реконструкции «первоначального» буддизма. Дхаммапада как сборник изречений. Творческое отношение к слову в Древней Индии. Проблема относительной и абсолютной датировки памятника. Переводы и версии Дхаммапады. Оригинальность и традиционность Дхаммапады как произведения духовной литературы. Основные идеологемы и понятия. Дхаммапады. Дидактизм и практицизм памятника. Содержание глав и сутр.

Модуль 3. Распространение буддизма и его исторические судьбы

Тема 1. «Традиционные» культуры Индии и Китая

Особенности происхождения восточных цивилизаций. Восточные модели религиозных

культур. Вопрос о циклизме в развитии восточных цивилизаций. Номады и их роль в процессе

общественно-политического развития государств Востока. Значение европейской экспансии в

эпоху Античности и в Новое время. Колониальные захваты и их последствия для развития восточ-

ных культур. «Традиционная» культура в государствах полуострова Индостан. Феномен общины в Индии и ее роль в развитии социально-политических структур. Варны и касты: понятие, происхож-

дение, социально-политическая роль. «Законы Ману». Специфика общественно-политического

развития Индии в средневековую эпоху. Ведизм, индуизм, джайнизм и их значение для развития

традиционной культуры в Индии. Проблема исламизации Индии и ее последствия для судеб политических культур. Отражение синкретизма и традиционности индийской культуры на деятельности социальных институтов и политическом поведении. Значение индийской «традиционной» культуры. Возникновение государственности в Китае. Важнейшие особенности религиозной культуры в Древнем Китае. Власть традиции и нерушимость рода. Понятие Неба и Поднебесной. Китайская община как идеал общественного устройства. Идеи синоцентризма в древнем Китае. Вопрос о древнекитайском сепаратизме. Причины сепаратизма. Образ правителя и идеология небесного мандата на правление Поднебесной. Конфуцианство, даосизм и легизм и их роль в преодолении духовно-политического кризиса. Конфуцианство как основа китайской цивилизации. Практицизм и созерцательность в конфуцианстве. Ценности, нормы и идеалы конфуцианства и их отражение в социально-политическом развитии средневекового Китая. Идея сильного государства как гарантии процветания китайских подданных. Идеал совершенного государства и добродетельного человека. Даосизм как философско-религиозное учение. Принцип недеяния в даосизме. Роль даосских практик в общественно-политической жизни Китая. Идеология и практика легизма. Проникновение буддизма в Китай. Вопрос о соотношении буддийского мировоззрения с китайской социально-религиозной практикой. Влияние буддизма на политическую жизнь китайцев. Китай и европейские державы: проблема китайского самоизоляционизма.

Тема 2. Судьбы буддизма в Индии и за ее пределами.

Буддизм Махаяны как важный шаг в превращении хинаянистской религиозной философии

в обычную и понятную людям религию. Будды и бодисатвы как почитаемые обожествленные пер-

соны (канонизация в форме храмовой скульптуры). Трансформация буддизма Хинаяны и пробле-

ма заимствований в нем. Дальнейшая судьба двух направлений. Перемещение центра буддизма Хинаяны в Шри-Ланку, где еще во времена Ашоки буддизм обрел своих восторженных поклонников и где тщательно сохранялись связанные с великим Буддой реликвии, включая знаменитый зуб Будды, для хранения которого был выстроен в Канди специальный храм. Из Цейлона буддизм Хинаяны в первые века нашей эры стал понемногу проникать в страны Индокитая и в Индонезию, причем результатом проникновения в эти страны хинаянистского буддизма (как и параллельно с ним появлявшегося там же индуизма) была индианизация культуры местных народов и даже возникновение создававшихся индийскими эмигрантами ранних политических структур, протогосударств. Как известно, конечным следствием этого про-

цесса было укрепление буддизма в странах Юго-Восточной Азии и превращение его в некоторых

из них в государственную религию, каковой он остается в ряде стран и по сей день.

Ослабевание влияния в Индии буддизма Хинаяны с начала нашей эры и дальнейшее его

исчезновение. Буддизм Махаяны в первые века нашей эры довольно быстро распространился в

Средней Азии, проник в Китай, через него – в Корею и Японию, даже во Вьетнаме, позже он укре-

пился также в Непале, Тибете, Монголии, Центральной Азии. В некоторых из этих стран буддизм

стал играть очень важную роль, в других —превратился в государственную религию, о чем будет

идти речь в последующих главах. В самой же Индии буддизм Махаяны большого распростране-

ния не получил, хотя его позиции там по сравнению с Хинаяной были в начале нашей эры предпо-

чтительней. В Индии к концу I тысячелетия, особенно в связи с упадком центра в Наланде, буд-

дизм и вовсе практически перестал играть сколько-нибудь заметную роль в ее истории и культуре,

в жизни ее народа. На смену ему пришел индуизм.

Тема 3. Религиозный синкретизм в Китае и буддизм.

Религия в Древнем Китае. Шанцы, чжоусцы и Шан-ди. Гадания и гадатели в Шан. Чжо-

усцы, шанди и культ неба. Культ умерших предков, культ земли. Жрецы-чиновники. Ритуалы в

чжоуском китае. Древнекитайская религиозная философия. Конфуций и конфуцианство. Конфу-

ций как историческая личность. социальный идеал Конфуция. Социальный порядок по Конфуцию.

Культ предков и нормы сяо. культ семьи и клана. Конфуцианство и легизм. Трансформация кон-

фуцианства. Конфуцианское воспитание и образование. Система экзаменов и сословие шэньши.

Конфуцианцы в истории Китая. Культ формы в конфуцианстве. Конфуцианство – регулятор жиз-

ни Китая. Даосизм и философия даосизма. Даосизм в Цинь-Хань (III в. до н.э. – III в. н.э.). Кре-

стьянское даосское восстание «желтых повязок». Теократическое государство даосов. Даосизм о

достижении бессмертия. Даосы в средневековом Китае. Верхний и нижний пласты даосизма. Пан-

теон даосизма. Китайский буддизм. Религиозный синкретизм в Китае: традиции и современность.

Всекитайский пантеон. Культ сил природы и животных. Добрые и злые духи. Культ благопожела-

ний. Система ценностей в традиционном Китае. Трансформация традиционного Китая. Крестьян-

ство и его традиции, возрождение традиций.

Тема 4. Буддизм в Китае и на Дальнем Востоке: история и современность.

Распространение буддизма в Китае и проблема китаизации буддизма. Буддизм чань (дзэн).

Буддизм в эпоху Тан (VII–Х вв.). Упадок буддизма в Китае. Буддизм и китайская народная куль-

тура. Буддизм и синтоизм в Японии. Буддизм в Японии. Буддизм и синтоизм: общее и особенное.

Буддизм при регентах и сёгунах. Эстетика дзэн-буддизма в Японии. Конфуцианство в Японии.

Конфуцианство и синтоизм. Культ императора и расцвет японского национализма. Новая религиозная ситуация в Японии. Секта сока-гаккай. Ламаизм. Истоки ламаизма. Тантризм. Этапы генезиса ламаизма. Деятельность цзонхавы. Далай-лама и теория воплощений. Основы теории ламаизма.

Этика ламаизма. Магическая практика ламаистов. Пантеон ламаизма. Монастыри, ламы и обряды. Ламаизм и современность.